
Georg-August-Universität Göttingen 
Institut für Ethnologie 
Sommersemester 2010 
Praktikumskolloquium 
Dozentin: Prof. Dr. Andrea Lauser 

 
 

 

 

 

 

 

 

PRAKTIKUMSBERICHT  
FELDFORSCHUNG ZU TRADITIONELLEN HEILMETHODEN AUF BALI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Raphael Ripka 

Gutenbergstraße 40 

37075 Göttingen 

Matrikel Nr.: 20718564 

raphael.ripka@stud.uni-goettingen.de 

6. Semester Ethnologie (Nebenfach: Religionswissenschaft) 

 

Abgabe am 09.07.2010 

 

mailto:raphael.ripka@stud.uni-goettingen.de


 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

„The balian provides an island of hope and encouragement in a sea of fear and distrust. It is true 

that balians are also feared, and some intensely so, for they control forces that work evil in the 

world. But without balians where would Balinese go with their intimate problems and the sickness 

that afflict their souls?”          (Wikan 1990:233) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

Inhalt 
 

Inhalt            2 

1 Einleitung: 

1.1 Bemerkungen zum Bericht        3 

1.2 Zum Thema: Dukun und Balian – Traditionelle Heiler und „Magier“  3 

1.3 Begründung der Wahl des Themas      4 

1.4 Vorbereitungen         5 

2 Zusammenfassende Beschreibung der Gesamtzeit 

2.1 Zugang zum Feld         6 

2.2. Der Übergang zum intensiveren Kontakt mit Pak Baker   9 

2.2. Vier Wochen Beobachtung bei Pak Baker     10 

3 Vertiefende Beschreibungen 

3.1 Zur Person Pak Bakers         11 

3.2  Zur Meditation         12 

4 Gesammelte Erfahrungen – Reflexionen von Ereignissen, Rollen und 

Vorgehen sowie abzuleitende Implikationen 

4.1 Der Einfluss des persönlichen Befindens auf die Erhebungssituation 15 

4.2 Fokussierung auf Hauptinformanten       15 

4.3 Alter und Gender         16 

4.4 Die Schülerrolle           16 

4.5 Teilnahme – Nähe und Distanz       17 

4.6 Die Ausklammerung von „schwarzer Magie“      18 

4.7 Über Ethik und Einfluss von Bezahlung bzw. Gaben    19 

4.8 Vertrauensverlust und der Versuch damit angemessen umzugehen 20 

4.9 Die Rolle der Sprache und (Hyper-)“Aktives Zuhören“    21 

4.10 Über die Tendenz zu Suggestivfragen      22 

4.11 Abstand vom Feld – Alte Fehler und neue Blickwinkel    23 

5 Schluss           23 

6 Literatur           24 

7 Anhang I: Abbildungen        26 
8 Anhang II: Transkript [in dieser Version nicht enthalten!]     -- 
 
 
 
 
 



 3 

1 Einleitung 

1.1 Bemerkungen zum Bericht 

Da es im Rahmen dieser Arbeit weder möglich noch sinnvoll ist, einen detaillierten Bericht aller 

Ereignisse während meines Praktikums zu geben, werde ich neben einer kurzen, allgemeinen 

Einführung in die Thematik und einer zusammenfassenden Beschreibung der Gesamtzeit einzelne 

Situationen und Tätigkeiten aufgreifen, die mir besonders interessant und für das Praktikum wichtig 

erscheinen. Natürlich liegt dieser Darstellung ein Selektionsprozess zugrunde, der durch eigene 

Interessen und Neigungen ebenso beeinflusst ist, wie durch den Versuch die komplexen 

Beziehungen und Ereignisse sinnvoll zu interpretieren und damit verständlich zu machen. 

Im zweiten Teil des Berichts gehe ich auf reflexive bzw. theoretische Aspekte ein, die mich im 

Praktikum besonders beschäftigten. 

Anmerkung: Die Namen der Hauptinformanten und des Ortes sind verändert bzw. geschwärzt. 

1.2 Zum Thema: Dukun und Balian – Traditionelle Heiler und „Magier“ 

In Indonesien existiert neben der an Einfluss gewinnenden Biomedizin eine vitale und vielfältige 

Medizintradition (Bandel 2004:17), deren „traditionelle Heiler“ vor allem unter dem Begriff 

„Dukun“ bekannt sind (Bandel 2004:32; Geertz 1964:87). Jedoch deckt die Bezeichnung Heiler in 

ihrer Reichweite nicht alle Tätigkeitsfelder von Dukun ab (Bandel 2004:32f.). So gibt es auch 

Dukun, die das Heilen nicht beherrschen, jedoch andere Fähigkeiten besitzen. Einige können z.B. 

verlorener Objekte auffinden oder schlechtes Wetter abwenden (Geertz 1964:86). Spezialisierungen 

sind dabei nicht selten, wobei diejenigen Personen, die üblicherweise als Dukun bezeichnet werden, 

meist über mehrere Fähigkeiten verfügen (ebd.:87). 

Zur Behandlung von Krankheiten verwenden die Dukun eine Vielzahl von Techniken wie Massage, 

mediale Fähigkeiten und Exorzismen, das Anfertigen „magischer“ Amulette, Kräutermedizin etc. 

(ebd.:86).  

Die Rolle der Dukun wird in der Regel vererbt (Geertz 1964:87) und über die Notwendigkeit, eines 

Lehrers zum Erlernen der Fähigkeiten, teilen sich die Auffassungen (Vgl. Geertz 1964:88; Bandel 

2004:33). Bandel betont jedoch das Fehlen einer standardisierten Ausbildung (ebd.).  

Im Bezug auf die Voraussetzungen, die ein Anwärter mitzubringen hat, gibt Geertz zu bedenken: 

„To be a Dukun is thought to be dangerous to the individual, for the extraordinary power with 

which he traffics can destroy him if he is not spiritually strong.“ (Geertz 1964:87).  

Neben dieser Gefahr für die Person des Dukuns selbst, wird seine Rolle auch in der Bevölkerung als 

ambivalent wahrgenommen, da Dukun ihre magischen Fähigkeiten nicht nur im positiven Sinne 

sondern auch gegen Personen gerichtet einsetzen können, indem sie diese beispielsweise mit 



 4 

Schadenszaubern belegen (ebd.:96; Bandel 2004:31). Dukun werden somit aufgrund ihrer 

Fähigkeiten gleichzeitig gebraucht und gefürchtet (Geertz 1964:96). 

Dieser Tendenz zur Furcht vor den Dukun steht laut Geertz allerdings die „soziale Normalität“ der 

Rolle entgegen, die durch die strenge traditionelle Regulierung seiner Praktiken, die strikte 

Disziplin, und seine sonstige „bürgerliche“ Existenz entsteht (1964:99f.). 

Vergleichbare Medizin-Experten auf Bali werden meist „Balian“ genannt (Hobart 1996:181; Nala 

1993:113; Wikan 1990:230). Ihre Methoden sind abgesehen von der stärker hindubuddhistischen 

und tantrischen Prägung (Hobart 2003:12) durchaus vergleichbar. Doch auch hier erfasst der Begriff 

„traditioneller Heiler“ nicht das ganze Spektrum der möglichen Spezialisierungen von Balian 

(Connor 1996:15). Auf Bali werden tausende von praktizierenden Balian angenommen (ebd.). Sie 

sind von großer Bedeutung für den Umgang der Balinesen mit Krankheiten, weil ihre Dienste 

erstens einem großen Teil der Bevölkerung durch günstigere „Honorare“ und Medizin finanziell 

leichter zugänglich sind (Wikan 1990:231) und zweitens einen Bereich der Heilung anbieten, der 

sich vor allem auf eine spirituelle Ebene bezieht und somit vom biomedizinischen 

Gesundheitssystem nicht abgedeckt wird (ebd.; Bandel; 2004:12; Connor 1996:29). In den 

Methoden der Balian sind Glauben und Heilung eng miteinander verknüpft und nicht voneinander 

trennbar (Connor 1996:29). In der Vergangenheit gab es Versuche die Balian in das 

Gesundheitssystem zu integrieren, die jedoch nur in Teilbereichen erfolgreich waren (Connor 

1996:29) und zumeist keine gleichberechtigte Existenz der verschiedenen Medizinsysteme 

intendierten, sondern den „Herrschaftsanspruch“ der „universal gültigen“ Biomedizin 

reproduzierten (Vgl. Bandel 2004:11,14; Connor 1996:29). Dieser Absolutheitsanspruch der 

Biomedizin hat auch Auswirkungen, auf die Rezeption in der Bevölkerung, die oft zwischen 

biomedizinisch erklär- und behandelbaren Krankheiten („sakit medis“) und „nicht  medizinischen“ 

Krankheiten („sakit nonmedis“) unterscheidet (Vgl. Bandel 2004:13). Auch wenn diese Einteilung 

sehr einseitig durch den „Fortschrittsgedanken“ (Vgl. ebd.) und den dominanten Diskurs der 

Biomedizin geprägt ist, wird daran doch erkenntlich, dass von der Biomedizin abweichende 

Erklärungen und Bewältigungsversuche des Krankseins nach wie vor eine große Bedeutung in Bali 

und ganz Indonesien haben. 

1.3 Begründung der Wahl des Themas 

Ausschlaggebend dafür, dass ich die Heilmethoden der Balian als Thema meines Praktikums 

wählte, war vor allem mein eigenes Interesse an medizin- und religionsethnologischen Themen, mit 

denen ich mich in meinem bisherigen Studium bereits intensiv theoretisch auseinandergesetzt hatte. 

In dem Praktikum sah ich die Möglichkeit, Aspekte der theoretischen Beschäftigung mit 

„traditioneller Medizin“ nun durch praktische Erfahrungen zu ergänzen 



 5 

Obwohl zu den Heilmethoden der Balian bereits häufig geforscht wurde
1
 und die biomedizinischen 

Entwicklungen weltweit den oberflächlichen Eindruck erwecken, andere „Medizinsysteme“ zu 

verdrängen, hat traditionelle Medizin in Bali nach wie vor einen hohen Stellenwert (s.o.). Die Wahl 

des Themas beruht somit nicht nur auf eigenen Interessen, sondern auch auf der Relevanz für die 

Bevölkerung Balis. Abschließend sei auch erwähnt, dass mit meiner Betreuerin – Frau Strauß – 

ursprünglich ein Praktikum im thematischen Umfeld ihrer Dissertationsforschung
2
 vereinbart war. 

Wegen der Komplexität ihres Themas und der dafür notwendigen hervorragenden 

Sprachkenntnisse, stimmte sie mit mir überein, dass es sinnvoll sei, ein leichter einzugrenzendes 

Feld zu wählen, dessen Bearbeitung nicht überwiegend auf Interviews basiert. Daher unterstütze sie 

mich darin, in einem möglichst intensiven Kontakt mit einem Heiler und seinen Patienten die 

Behandlungsmethoden der Balian zu beobachten und betreute diese Übung. 

1.4 Vorbereitungen 

In den einführenden Methoden-Veranstaltungen von Prof. Dr. Lauser, Prof. Dr. Rosenthal und Dr. 

Dickhardt wurde ich mit den Grundlagen der qualitativen Sozialforschung im Allgemeinen und der 

ethnologischen Feldforschung im speziellen vertraut gemacht. In Bali beschäftigte ich mich erneut 

mit Einführungsliteratur zur Feldforschung (Beer 2003; Fischer 2002) um altes Wissen 

aufzufrischen. 

Doch zu den ersten konkreten Vorbereitungen zählte die Kontaktaufnahme mit Frau Strauß und die 

anschließende e-Mail Korrespondenz, in der sie mir zusagte, mich in einem 

Feldforschungspraktikum zu betreuen. Nachdem auch alle übrigen formalen Angelegenheiten 

erfolgreich abgeschlossen waren und meine Kommilitonen und ich in Indonesien angekommen 

waren, bestand der nächste Schritt darin, die Sprache ausreichend weit zu vertiefen, um an Alltags- 

und etwas abstrakteren themenbezogenen Konversationen teilnehmen zu können. Hierbei war der 

Sprachkurs an der Udayana Universität hilfreich. 

Viel Zeit für umfangreiche thematische Vorbereitungen blieb mir in Bali nicht mehr, da sich das 

Thema erst fünf Tage vor Beginn des Praktikums änderte. Im Vorfeld hatte ich allerdings bereits 

eine Lehrveranstaltung zu ritueller Heilung belegt und mich im Rahmen mehrere Referate, Essays 

und Hausarbeiten mit Schamanismus, Zauberei, Medien und Wirksamkeit von Heilritualen 

auseinandergesetzt.  

Zur thematischen Vorbereitung auf das Praktikum hatte ich allgemeine Literatur über Bali gelesen 

                                                 
1
 Siehe u.a. Connor, Asch und Asch 1996; Eiseman 1989; Hobart 2003; Nala 1993; Wikan 1990. 

2
 Die zwischen März 2009 und März 2010 stattfand und unter dem vorläufigen Arbeitstitel „Strategies in Water Rights 

Disputes. The negotiation of water rights conflicts in the legal plural context of paddy cultivation in Bali, Indonesia“ 

vor allem mit den Konflikten über Tourismusentwicklung an zwei Seen in Bali beschäftigt. Dieses Projekt fand im 

Rahmen der Graduate School Society and Culture in Motion der Martin-Luther Universität Halle-Wittenberg statt und 

wurde von dieser Seite ebenfalls gesponsort. 



 6 

und mich mit der Magisterarbeit von Frau Strauß auf ihr Thema eingestellt. Als allerdings die 

Entscheidung bezüglich des neuen Themas gefallen war, versuchte ich mich so gut es innerhalb 

kurzer Zeit möglich war, mit der Monographie „Healing Performances of Bali – Between Darkness 

and Light“ von Angela Hobart (2003) darauf vorzubereiten. Außerdem machte ich mich im Vorfeld 

des Praktikums mit wichtigem Vokabular vertraut und bereitete einige Fragen für den Beginn des 

Praktikums vor, um mich besser in die Richtung meines Feldes bewegen zu können. 

Nun galt es, Schwerpunkt und Ziel des Praktikums festzulegen und mit Frau Strauß abzustimmen. 

Bei dem Praktikums-Vorhaben sollte es sich um eine eher explorative „Forschung“ handeln, da ich 

noch keinen Zugang zum Feld hatte und der Schwerpunkt darin bestand die Methoden der 

Feldforschung einzuüben. Die konkreten Ergebnisse der Erhebungsmethoden standen somit an 

zweiter stelle, was auch die Schwerpunktsetzung auf das eigene Erfahren in diesem Bericht 

begründet.  

 

2 Zusammenfassende Beschreibung der Gesamtzeit 

2.1 Der Zugang zum Feld 

Am 28.12.2009 begann ich mein Praktikum im Raum Denpasar. Zu dem Zeitpunkt wohnte ich noch 

In Sanglah, einem Stadtteil nahe der Udayana Universität, an der ich in den Monaten zuvor einen 

Intensiv-Sprachkurs absolviert hatte. Die ersten Tätigkeiten bezogen sich auf den Versuch, Zugang 

zum Feld zu bekommen, also Balian zu treffen. 

Dies gestaltete sich für mich zu Beginn recht schwierig, da ich zwar schon des öfteren Personen in 

meinem Umfeld von Balian und Zauberei hatte reden hören, aber nur von zwei meiner Sprachlehrer 

mit Sicherheit wusste, dass sie gelegentlich deren Fähigkeiten in Anspruch nahmen. Frau Strauß 

hatte mir vorgeschlagen, mir einen Kontakt zu vermitteln, zunächst wollte ich jedoch selbst 

versuchen, einen Zugang zu finden.  

Daher fragte ich die Lehrer aus dem Sprachkurs, ob sie mich unterstützen könnten, den ersten 

Kontakt mit Balian einzuleiten, weil ich ein Forschungspraktikum zu den Behandlungsmethoden 

traditioneller Heiler durchführen wolle. 

Einer der beiden Lehrer bat mich daraufhin einen Brief mit Fragen zu formulieren, den er dann 

seinem Freund – einem  Balian – weiterleiten wollte, sodass dieser sich auf ein Interview 

vorbereiten könnte. 

Weil es insgesamt über eine Woche dauerte, bis es tatsächlich zu einem Treffen mit besagtem Heiler 

kam, und meine Zeit für das Praktikum durch den Termin meiner Visa-bedingten Ausreise begrenzt 

war, unternahm ich weitere Versuche mich „meinem Feld“ zu nähern. Ich arrangierte ein Treffen 



 7 

mit einem balinesischen Kommilitonen, von dem ich wusste, dass er an dem Thema interessiert 

war. Aus diesem Versuch, Zugang zu bekommen, erhielt ich neben einigen Informationen jedoch 

lediglich die Möglichkeit, mir ein Buch über Balinesische Heilkunde auszuleihen („Usada Bali“ 

von Dr. Ngurah Nala). 

Parallel zu diesen Versuchen, Kontakt zu traditionellen Heilern zu knüpfen, sprach ich täglich 

Menschen auf das Thema an. Da ich jedoch aus meiner Lektüre wusste, dass Balian immer auch mit 

schwarzer Magie
3
 assoziiert werden und daher zumindest teilweise als gefährlich angesehen werden 

(s.o.; Hobart 2003:12), überlegte ich, wie ich fremde Menschen zu diesem Thema befragen könnte 

und entschied mich in Gesprächen und Interviews zwar direkt anzusprechen, dass ich mich für 

Heilung auf Bali interessiere, ging dabei allerdings zunächst jeweils von weniger aufgeladenen 

Themen aus, um dann das Gespräch  langsam auf Balian zu lenken. Dazu fragte ich BesitzerInnen 

von Warungs
4
, aber auch gezielter Opfergaben-Verkäuferinnen auf dem Markt oder an der Strasse, 

Angestellte von Apotheken und Jamu-Läden
5
. Zunächst stieß ich häufig auf ablehnende Reaktionen, 

sobald ich die Frage nach Balian stellte. Ich wurde sogar gefragt, ob ich schwarze Magie lernen 

wolle. Mein Anliegen, im Gespräch durch eine langsame Annäherung an das Thema, weniger 

Misstrauen und negative Gefühle zu evozieren, konnte ich auf diese Weise daher nicht 

verwirklichen. Weil die Zeit drängte und ich auch nach zehn Tagen noch keinen Heiler gefunden 

hatte, entschied ich mich, in folgenden Gesprächen und „Interviews“ direkter zu fragen, um 

möglicherweise schneller zum Ziel zu gelangen.  

Zu meiner Überraschung schienen die befragten Personen auf die direkten Fragen wesentlich 

offener zu reagieren und von einer Verkäuferin erhielt ich schließlich noch am ersten Tag meiner 

neuen Vorgehensweise die Adresse eines Balian in der Umgebung. 

Am Abend des folgenden Tages war ich mit meinem ehemaligen Sprachlehrer zum ersten Besuch 

bei seinem Freund eingeladen, der sich als der Balian herausstellte, dessen Adresse ich zuvor von 

der Verkäuferin erhalten hatte.  

Eingeführt von meinem ehemaligen Lehrer, durfte ich in der Nacht des 07.01.2010 von Beginn um 

19:00 Uhr bis zum Ende der Behandlungen um 01:45 Uhr anwesend sein, und konnte so mehreren 

Konsultationen von Geistern durch die „Helfer“ (Medien) des Balian und die Behandlung der 

Patienten – v.a. durch Exorzismen und Massage – beobachten und mich vor oder nach der 

Behandlung mit einigen Patienten unterhalten. 

Leider stellte sich im anschließenden Gespräch mit dem Heiler heraus, dass er nur an besonders 

günstigen Tagen des Balinesischen Kalenders praktizierte und eigentlich einem anderen Beruf 

                                                 
3 „ilmu hitam“ oder „’science of the left hand’ (pengiwa)“ (Wikan 1990:86) bzw. „left hand magic“ (Hobart 2003:107) 

4 Kleine Essens und Getränkeläden am Straßenrand, die wesentlicher Bestandteil des Alltagslebens sind 

5 Fahrbare Stände oder kleine Geschäfte für traditionelle Javanische Medizin (meist industriell hergestellte Päckchen 

mit Kräuterarzneien) 



 8 

nachging. Somit bestand nicht die Möglichkeit ihn häufiger als an ein bis zwei Tagen pro Woche 

aufzusuchen und der Behandlung beizuwohnen. In der darauf folgenden Woche hatte ich noch 

einmal die Gelegenheit das Geschehen an einem Abend zu beobachten. Wegen der für mich 

ungünstigen zeitlichen Beschränkung fuhr ich jedoch bereits nach dem ersten Besuch nach Ubud, 

um dort erneut den Versuch zu unternehmen einen Balian zu finden, bei dem eine tägliche 

Anwesenheit möglich wäre. Der Hauptgrund dafür, das Untersuchungsgebiet nach Ubud zu 

verlegen war, dass Frau Strauß und eine ihrer balinesischen Freundinnen mir berichteten, dass dort 

viele praktizierende Balian lebten. Wir vermuteten, dass dort außerdem eine besonders starke 

Dynamik zwischen dem Tourismus und traditionellen Heilern bestand, weil Ubud u.a. der 

Schauplatz des populären Buches „Eat, Pray, Love: One Woman's Search for Everything Across 

Italy, India & Indonesia“ von Elizabeth Gilbert war, an dem die Autorin einen traditionellen Heiler 

traf. Diese Dynamik – so nahmen wir an – wurde noch verstärkt, da das Buch kurz zuvor vor Ort 

verfilmt wurde und in den Medien für Aufsehen gesorgt hatte (Bali Post 2009; Jakarta Globe 2009). 

Am zweiten Tag meines Aufenthaltes in Ubud lernte ich einen hinduistischen Priester („Pemanku“) 

kennen. Ihn fragte ich erneut, ob er von praktizierenden Balian wisse, die ich evtl. häufiger 

besuchen könne, um mehr über das Thema „traditionelle Medizin“ zu erfahren. Er gab mir zwei 

Adressen von Balian, die ich am folgenden Tag aufsuchte.  

Der erste Balian, Bapak Jero Ketut Liyer stellte sich schnell als eben jener Balian heraus, der durch 

das Buch „Eat Pray Love“ zu einer Berühmtheit geworden war. Er versicherte mir, dass ich ihn 

täglich aufsuchen könne, sofern ich zunächst eine Große Opfergabe erbrächte, die 1.000.000 Rp. 

(zu dem Zeitpunkt ca. 100 US$) ausmachte. Außerdem müsse er ein Reinigungsritual ausführen, 

welches weitere 200.000 Rp. koste, um mir das Heilen beizubringen. Ich erklärte daraufhin, dass 

ich nicht das Heilen erlernen-, sondern nur im Rahmen eines Praktikums mehr über das Thema 

erfahren wolle. Fortan sprach der Sohn von Jero Liyer mit mir und erklärte, dass sie auf die 

Forderung verzichteten und dass ich Jero Liyer jeden Tag aufsuchen, beobachten und befragen 

könne. Obwohl mir dieser Kontakt wegen der Einführung schon recht suspekt erschien, interessierte 

es mich was ich bei Jero Liyer würde beobachten können und ließ mich daher zunächst darauf ein. 

Bei einigen weiteren Besuchen gewann ich jedoch den Eindruck, dass Jero Liyer in erster Linie ein 

Geschäftsmann war, der gut an den zahlreichen Touristen verdiente, die ihn besuchten. So war es 

mir nie möglich, mehr als einen einstudierten immer gleichen Ablauf von Handlungen Liyers zu 

beobachten, die mir geeignet schienen die seichten, exotischen Klischees der Touristen zu bedienen. 

Da ich diese Wechselwirkung von traditioneller Heilung und Tourismus aber nicht zu meinem 

ausschließlichen Fokus machen wollte, und da ich im selben Zeitraum bereits Jero John Baker 

besuchte, der mir offener, weniger profitorientiert und tatsächlich mit Heilung beschäftigt erschien, 

entschied ich mich nach einigen Besuchen dagegen, Jero Liyer weiter aufzusuchen und fokussierte 



 9 

meine Beobachtung auf Jero John Baker  . 

2.2 Der Übergang zum intensiveren Kontakt mit Pak Baker 

Im Folgenden schildere ich kurz den ersten Besuch bei Bapak Jero John Baker. Dieser erste Besuch 

stellt einen Übergang in meinem Praktikum dar, da hierbei die Phase des Zugang-Suchens 

„beendet“ bzw. auf eine andere Ebene gehoben wurde und eine intensivere Beschäftigung mit 

einem kleineren Kreis von Personen begann. Außerdem gibt dieser erste Besuch auch schon einen 

Einblick in die Heilmethoden, die Pak Baker verwendet. 

 

Wie die Suche nach einem geeigneten Balian, so gestaltete sich auch die Suche nach Bapak Jero  

Bakers Haus recht schwierig, weil die Wegbeschreibung, die mir der Priester skizziert hatte  nur 

Personen verständlich waren, die den Ort bereits kannten und da Bapak Jero John Baker eigentlich 

unter dem Rufnahmen „Pak Baker“ bekannt war, wie ich erst 2 Tage später erfuhr.
6
 

Beim Eintreten sah und begrüßte ich einen jungen Mann, der auf einer Art Veranda im Innenhof 

saß. Während er mit einem Messer Zeichnungen und Balinesische Schriftzeichen in einen 

Kupferstreifen ritzte, die später den Inhalt magischer Schutz-Amulette bilden sollten (Vgl. Hobart 

2003:63), erklärte er mir, dass Pak Baker noch nicht da sei, aber bald komme und dass ich warten 

könne.  

Nachdem der junge Mann und dessen Onkel sich noch eine Weile mit mir unterhalten hatten, trat  

Pak Baker ein. Ein probendes Gamelan-Orchester im angrenzenden „Gemeindezentrum“ („Bale 

Banjar“) erschwerte allerdings die Kommunikation, sodass Pak Baker mich nach wenigen Minuten 

bat, ihm zu folgen. Wir gingen durch den Innenhof zu einer kleinen Kammer seitlich des 

Hausschreines. Darin befand sich dem Eingang gegenüber ein Altar mit vielen Opfergaben und in 

einer Ecke neben der Tür fand sich eine Liege. Der junge Mann bat mich, das mitgebrachte 

Canang
7
 auf den Altar zu legen und mich auf die Liege zu setzen. Dann erklärte ich Pak Baker, dass 

ich Ethnologiestudent sei und mich für traditionelle Heilmethoden auf Bali interessiere. Außerdem 

erkundigte ich mich, ob ich ihn täglich besuchen könne, um ihm beim Heilen zuzusehen, damit ich 

über das Heilen lernen könne und betonte – das Missverständnis mit Bapak Jero Liyer noch vor 

Augen –, dass ich nicht das Heilen selbst erlernen wolle. Er entgegnete gelassen, dass das möglich 

sei. 

Zuvor – so fuhr er fort – wolle er sehen, ob ich krank oder unrein sei und mich dann reinigen. Dazu 

bat er mich, mein Hemd auszuziehen und mit dem Gesicht zur Wand auf der Liege Platz zu 

                                                 
6 Das Wort „Pak“ ist die Kurzform, der Anrede „Bapak“ (= Herr – Wie im Deutschen als Teil des „Terms of refference“ 

und „Terms of adress“ verwendet). In Indonesien werden auch in persönlichen Beziehungen Namen (fast) nie Ohne 

einen Titel verwendet. Im Folgenden werde ich den Rufnamen „Pak Baker“ zur Identifikation verwenden. 

7 Hinduistische Opfergabe zumeist aus einem Palmblatt, Reis, Blumen bestehend. 



 10 

nehmen. Daraufhin begann er hinter mir stehend meinen Hals, den Nacken und die Region oberhalb 

des rechten Schlüsselbeines abzutasten. Mit dem Daumen auf dem Trapezmuskel ruhend übte er mit 

dem Zeigefinger starken Druck auf einen Punkt zwischen Schlüsselbein und Halsansatz aus und 

erklärte dabei, dass ich später Hitze in meinem Arm spüren und dass etwas austreten würde. Ich 

verstand ihn zu dem Zeitpunkt schlecht und der Schmerz, den der Druck an dieser Stelle 

verursachte, war sehr intensiv. Ich ließ ihn jedoch seine Behandlung fortsetzen und versuchte, den 

Schmerz nicht zu verstecken, aber die Anzeichen doch auf einen entsprechenden Gesichtsausdruck 

und leise nonverbale Schmerzenszeichen zu beschränken, obwohl mir zum Schreien zumute 

gewesen wäre. Pak Baker, so vermutete ich, versuchte unter Anderem herauszufinden, ob ich von 

böse Geistern beeinträchtigt war oder mich von den teilweise schmerzhaften und für Europäer 

ungewöhnlichen Behandlungsmethoden abschrecken ließe. Mit meiner Reaktion wollte ich zeigen, 

dass ich mich unter Kontrolle hatte. Anschließend fuhr er mit dieser „Massage“ an verschiedenen – 

jeweils symmetrisch zur Körper-Längsachse gelegenen – Punkten fort. Zum Abschluss wollte er 

wissen, ob ich mich gut und stärker fühlte, was ich bestätigte. Dann folgte die eigentliche 

Reinigung, die darin bestand, dass ich von ihm zwei bis drei Minuten lang mit „Tirta“
8
 besprenkelt 

wurde, während er Mantras rezitierte. Danach verließen wir den Raum wieder und ich hatte noch 

Gelegenheit, einige Fragen zu stellen und den nächsten Termin zu vereinbaren, bevor wir uns 

voneinander verabschiedeten. 

2.3 Vier Wochen Beobachtung bei Pak Baker 

Nach diesem und einigen weiteren Besuchen bei Pak Baker, sowie meiner Entscheidung gegen eine 

vertiefende Beobachtung bei Bapak Jero Ketut Liyer, begann meine eigentliche 

Beobachtungsübung bei Pak Baker. Unsere Treffen fanden meist abends zwischen 19:00 und 23:00 

Uhr statt. Dabei hielten wir uns vornehmlich im Hof des Hauskomplexes seiner Familie in XXX 

auf.  

Leider konnte ich nur einige Behandlungen direkt beobachten und auch die Möglichkeit, Patienten 

zu befragen, stellte sich immer wieder als schwierig heraus. Deshalb wurden Pak Baker selbst und 

sein Sohn Pak Gordon Baker zu meinen Hauptinformanten. Auf diese Problematik gehe ich unter 

Abschnitt 4.2 ausführlicher ein.  

Ein wesentlicher Teil der Beobachtung war das gemeinsame Meditieren mit Pak Baker, welches 

einen entscheidenden teilnehmenden Bereich meiner Beobachtung darstellt. Auf das gemeinsame 

Meditieren werde ich im folgenden genauer eingehen und mich mit der Rolle der Teilnehmenden 

Beobachtung in meinem Praktikum unter Abschnitt 4.5 weiter beschäftigen. 

                                                 
8 Tirta oder Tirtha ist die balinesische Bezeichnung für heiliges Wasser. (Vgl. Hobart 2003:58; Eiseman1989:366) Es 

gibt verschiedene Arten, die je nach der Kraft des Tirta von Laien oder nur von Brahmana-Priestern hergestellt werden 

können. 



 11 

Neben Teilnehmender- und regulärer Beobachtung verwendete ich in den vier Wochen bei Pak 

Baker offene Interviews, (halbstrukturierte) Leitfadeninterviews und ein biographisch-narratives 

Interview zur Datenerhebung. Zur Dokumentation der  Daten und Erhebungssituation machte ich in 

der Situation Notizen, die ich im Anschluss an die Treffen jeweils aus der unmittelbaren Erinnerung 

ergänzte und am nächsten Tag in Reinform umschrieb. Daneben verwendete ich  Fotografie und 

Tonaufzeichnungen zur Dokumentation. 

 

3 Vertiefende Beschreibungen 

3.1 Zur Person Pak Bakers 

 

Die hier angeführten Lebensdaten entstammen einem biographisch-narrativen Interview, das ich mit 

Pak Baker am 01.02.2010 führte und mit Hilfe eines digitalen Aufnahmegerätes aufzeichnete. Auf 

die übliche Erzählgenerierende Frage folgte ein Bericht Pak Bakers, den ich möglichst wenig durch 

Zwischenfragen unterbrach. Dies ließ sich jedoch nicht vollständig vermeiden, da ich einige 

Verständnisfragen stellen musste und Pak Baker mein festhalten wesentlicher Zusatzinformationen 

bezüglich der Gesprächssituation gelegentlich missverstand und in diesen Situationen jeweils 

Pausen einlegte, bis ich meine jeweiligen Notizen beendet hatte. In der anschließend vorgesehenen 

Zeit zur Klärung von Fragen ging ich auf Aspekte des Interviews genauer ein.  

Aus Zeitgründen habe ich das Interview bisher nicht im Detail analysieren können, sondern gebe 

hier nur einige Biographische Daten wieder, die wichtig sind, um sich ein Bild von Pak Baker und 

seiner Funktion machen zu können. Aus einer genaueren Analyse hätten weitere interessante Daten 

gewonnen werden können. Der für die hier angeführten Daten relevante Auszug aus dem Transkript 

findet sich im Anhang (siehe Anhang II). 

Pak Baker gibt an, 1951 geboren zu sein, wobei er das genaue Datum und den Monat nicht mehr 

wisse. Er sei dann im Dorf XXX in großer Armut aufgewachsen, da die wirtschaftliche Situation 

Balis damals sehr schlecht gewesen sei. Nach der Schule habe er das Holzschnitzer-Handwerk 

gelernt, und damit später Geld für die Familie verdient. Die wirtschaftliche Situation der Familie 

habe sich infolge dessen langsam verbessert. 

Er erklärte, dass er vier Kinder habe, von denen eines jedoch bereits am Tag der Geburt gestorben 

sei. Später seien in der Familie und Umgebung viele Personen krank geworden und durch diesen 

Umstand habe Pak Baker sich seit 1972 selbst das Heilen beigebracht. Er habe Lontar Schriften
9
  

erhalten, durch die er viel gelernt habe und er habe weitere Informationen bei Dukun und Freunden 

eingeholt.  

                                                 
9
 Die traditionellen Schriften mit religiös / medizinischem Wissen auf Blättern der Lontarpalme (Wikan 1990:233) 



 12 

Mit Nachdruck betonte Pak Baker, dass er nicht Dukun oder Balian sei, sondern ein „Penolong“ 

(=“Helfer“), der Menschen im Gegensatz zu Balian und Dukun ohne Erwartung einer 

Gegenleistung heile und vor allen Dingen keinerlei schädliche Handlungen ausführe. Ein solches 

Erklärungsmuster sieht Geertz als übliches Verhalten von Dukun an (Geertz 1964:95). Bandel führt 

die ablehnende Haltung gegenüber dem Titel „Dukun“ auf die negative Konnotation als 

„minderwertig“ zurück, die in der Öffentlichkeit aus dem dominanten biomedizinischen Diskurs 

erwachsen sei (Bandel 2004:14). 

 

3.2 Zur Meditation 

Schon bei meinem zweiten Besuch erklärte mir Pak Baker, wie wichtig Meditation bzw. Yoga sei. 

Er fasste zusammen, dass es einen äußeren Gott („Tuhan“) und einen inneren Gott (“Atma“) gebe, 

woraufhin ich ihn fragte, ob Atma – so wie im „indischen Hinduismus“ – mit dem Atem verbunden 

sei (Vgl. Michaels 1998:903). Dies bestätigte er, entnahm ein Buch
10

 aus einer Wandnische und 

fuhr fort, indem er mir anhand von Abbildungen in dem Buch die Chakras und später die 

Bedeutung von einigen balinesischen Schriftzeichen erklärte, die mit einzelnen Körperteilen 

assoziiert sind (Vgl. Nala 1993:97-109) und in der Meditation verwendet würden um sich der 

jeweiligen Körperteile bewusst zu werden. Nach einem Exkurs zur Kräutermedizin, die ebenfalls 

einen Teil des Buches ausmachte (ebd.:208-257), kam er auf die Meditation zurück. Er erklärte, 

dass eine Person erst meditieren müsse, um sich selbst zu reinigen, bevor sie andere reinigen und 

damit auch heilen könne. Er führte weiter aus, dass man den Atem („Pernapasan“) kontrollieren 

lernen müsse, um „Sakti“ (=magische Kraft [besitzend) bzw. „kekuatan“ (=allg. die Kraft) zu 

erlangen (Vgl. Bandel 2004:35). Die aus der Meditation gewonnene Kraft könne eingesetzt werden, 

um z.B. vor dem Heilen die Hände „aufzuladen“
11

. 

Hier werden der interaktive Prozess und das schnelle Springen zwischen Themen deutlich, welche 

die Unterhaltungen und Datenerhebung mit Pak Baker charakterisierte.  

Nachdem er mir den Zusammenhang zwischen „Kraft“ und Reinigung durch Meditation/Yoga  

erklärt hatte, fragte ich, ob er diese Handlungen jedes Mal durchführe, bevor er eine Person heilen 

könne. Seine Antwort war mir nicht ganz verständlich, da er entgegnete, man müsse es zunächst 

lernen („harus belajar dulu.“). Ich vermute, dass er meine Frage missverstanden hatte, denn als 

nächstes erklärte er mir, dass er mir diese Form der Meditation beibringen wolle, damit ich in 

Deutschland Personen heilen könnte. Da ich ihm bereits bei meinem letzten Besuch mehrfach 

erklärt hatte, dass ich nur Informationen über das Heilen einholen wolle, sah ich davon ab, weiter 

darauf einzugehen, um an dieser Stelle nicht unhöflich zu sein und dadurch möglicherweise Distanz 

                                                 
10

 Es handelte sich ebenfalls um „Usada Bali“ (Nala 1993). 



 13 

aufzubauen
12

.  

Er fuhr fort, mir die einzelnen Schritte des Meditierens zu erklären (s.u.) und forderte mich auf, 

diese bis zu meinem nächsten Besuch einzuüben.  

 

Bei meinem dritten Besuch nahm Pak Baker mich erneut mit in den „reinen Raum“ („Kamar suci“ / 

„tempat suci“), wo er mich fragte, ob ich bereits geübt hätte und dann – nachdem ich eine positive 

Bestätigung gegeben hatte – zunächst noch einmal die einzelnen Schritte des Meditierens 

wiederholte um anschließend einige neue Elemente und Bewegungsabläufe vorzuführen.  

Es folgt ein Auszug aus meinen Notizen, der die Intensität und Fremdheit der Eindrücke während 

der ersten Meditationssitzung aus meiner Sicht verdeutlichen soll. Es geht dabei um das Erleben 

und nicht um die Yogatechnik / Meditationstechnik, die jedoch im Anschluss beschrieben wird.  

 [Pak Baker erklärt mir die einzelnen Meditations-Schritte und Bewegungen] 

Anschließend steht er auf, nimmt ein ganzes Bündel Räucherstäbchen, zündet es an und 

stellt einige in ein Gefäß auf dem Altar. Drei [Räucherstäbchen] gibt er mir und erklärt, ich 

solle sie [auf der linken Seite] in die Kniebeuge [im Schneidersitz] stecken. Drei benutzt er 

später genauso. Er schaltet das Licht aus und nimmt Platz. […] 

Wir sitzen in der gefliesten Kammer vor dem Altar. In der Kammer ist es dunkel und kurz 

nachdem wir begonnen haben zu meditieren, beginnt es zu regnen. 

 Der Regen prasselt auf das Dach und plätschert draußen in dicken Schwallen auf die 

Erde. Es beginnt auch zu donnern. In der Zwischendecke krabbelt laut eine Ratte und fiepst 

immer wieder. Der Rauch der Räucherstäbchen brennt in den Augen, wenn ich diese öffne, 

um zu sehen, ob Pak Baker Bewegungen ausführt, da er mich bat ihm zu folgen. Auch in der 

Nase brennt der Rauch und zum Ende hin habe ich den Eindruck, meine Beine verkrampften, 

obwohl ich noch nicht im Silapatma [dem Lotussitz] sitze. 

Die Mantras, die Pak Baker rezitiert, sind außerordentlich  komplex und besitzen hunderte 

Facetten in Tonhöhe und Lautstärke.  Teilweise klingen sie wie ein gespenstischer, hoch 

gesungener Klagegesang, teilweise wie dunkel gesprochene Worte der Gelassenheit. 

Insgesamt bin ich deutlich stärker auf das Beobachten konzentriert, als auf das Meditieren 

selbst (auch um folgen zu können). (Umschrift der eigenen Feldnotizen vom Do. 14.01.2010) 

 

Dieser Auszug soll die Yogapraktiken von Pak Baker nicht exotisieren aber Raum lassen für die 

Atmosphäre, die ich dort als sehr intensiv wahrnahm. 

 

                                                                                                                                                                  
11

 Für eine genauere Beschreibung von „Sakti“ siehe Wikan (1990:241-245). 
12

 Bei späteren Gelegenheiten machte ich ihn darauf durchaus wieder aufmerksam. 



 14 

Pak Baker nannte die Form des Yoga bzw. der Meditation, die er praktiziert „Semedi-Yoga“
13

 oder 

„Pranayama“. Im Gegensatz zu anderen Formen des Yoga, die lediglich Sport seien, wäre Semedi-

Yoga wesentlich „höher“ anzusiedeln. Er erklärte mir, dass er mir zunächst den ersten Teil dieser 

Technik beibringen wolle und später auch die übrigen Schritte. 

In den mir bekannten Schritten werden die Atmung kontrolliert, verschiedene transzendentale  

Instanzen „imaginiert“ und bestimmte Bewegungsabläufe ausgeführt. Grundlegend für die 

Meditation ist der Silapatma (Lotussitz). Pak Baker betonte mehrfach, dass eine Person, die nicht 

im Lotussitz sitze, auch nicht meditieren könne. Wichtig sei diese Sitztechnik auch, so führte Pak 

Baker aus, weil sie im Gegensatz zum Schneidersitz für eine aufrechte Körperhaltung sorge. 

Zu Beginn der Meditation wird, wie im Auszug beschrieben, eine Reinigung vollzogen, bei der 

zunächst die Hände, dann Gesicht und Kopf, Oberkörper und Arme sowie die Beine mit dem Rauch 

von Räucherstäbchen gereinigt werden, indem der Rauch mit den Händen auf die betreffenden 

Körperregionen „gerieben“ wird. Anschließend werden die Hände auf den Knien abgelegt und es 

folgt eine Zeit, in der versucht wird, den Geist zu „leeren“. Dabei wird mit dem Laut „Om“ durch 

die Nase eingeatmet. Der Atem strömt dabei in die Brust, von wo aus der Atem mit dem Laut 

„Ang“ in den Bauch geleitet und mit angespannten Muskeln eine Weile gehalten wird. Schließlich 

wird er wieder in die Brust zurückgeführt um ihn mit dem Laut „Ah“ durch den Mund entweichen 

zu lassen. Beim Ausatmen entspannen sich die Muskeln des Oberkörpers. Die Laute „Om“, „Ang“, 

„Ah“ sind allerdings keine tatsächlich hörbaren Laute, sondern vielmehr „vorgestellte“ Laute. 

Diese Form des Atmens wird über den gesamten Zeitraum der Meditation beibehalten, was meist 40 

Minuten überschreitet. Wenn ein Zustand „geistiger Leere“ erreicht ist, werden die Hände erneut am 

Rauch der Räucherstäbchen, die zwischen den Beinen eingeklemmt sind, gereinigt und gefaltet vor 

dem Körper in die Höhe gehoben, so dass sich die Handgelenke ungefähr auf Stirnhöhe befinden. In 

dieser Position wird Surya der Sonnengott imaginiert, der Licht in den Kopf und die Gedanken des 

Meditierenden bringen soll. Nach der Reinigung durch das Licht von Surya, folgt ein Dank und eine 

Ehrung Suryas, während die gefalteten Hände auf Brusthöhe und dann auf Bauchhöhe abgesenkt 

werden, wo sie jeweils eine Weile verweilen. Anschließend werden die Hände – immer noch 

gefaltet – nach vorne ausgestreckt und wie eine aufgehende Blüte nach oben geöffnet. 

Nun wird die gleiche Prozedur zweimal wiederholt, wobei einmal „Vater und Mutter“ („Bapak dan 

Ibu“) und das andere Mal der all-eine Gott („Tuhan“) imaginiert und verehrt werden. „Vater und 

Mutter“ sind hierbei jedoch nicht als Eltern sondern als Prinzipien zu verstehen, mit denen der 

Regen spendende Himmel und die Leben / Nahrung hervorbringende Erde gemeint sind. Nach 

diesen drei „Gebeten“ rezitiert Pak Baker lange Mantras. Abschließend erhebt er sich, nimmt eine 

vorbereitete Schale mit Wasser, die er ebenfalls mit Mantras bespricht und dabei dem Altar 

                                                 
13

 Geertz erwähnt „sumèdi“ im Zusammenhang mit Meditation (1964:94). 



 15 

entgegenhält. Er besprenkelt damit den Altar. Drei mal wäscht er Gesicht und Kopf und trinkt dann 

anschließend drei mal Wasser aus der Hand. Er nimmt eine der Blüten aus dem Wasser und steckt 

sie hinter sein rechtes Ohr. Außerdem drückt er sich ein wenig Reis auf die nasse Stirn und 

wiederholt diese allgemeine Segnung auch bei mir. 

 

4 Gesammelte Erfahrungen – Reflexionen von Ereignissen, 

Rollen und Vorgehen sowie abzuleitende Implikationen  

4.1 Der Einfluss des persönlichen Befindens auf die Erhebungssituation 

Viele Autoren haben bereits den Einfluss des persönlichen Befindens auf die Forschungssituation 

herausgestellt (u.a. Illius 2006:89). Diesen Einfluss beobachtete ich selbst am deutlichsten in den 

Auswirkungen meiner Gefühle von allgemeiner Anspannung, Trauer und Ungewissheit, die sich aus 

der damals problematischen Fern-Beziehung mit meiner Freundin ergaben. 

Ethnologische Feldforschung impliziert, dass der Forscher / die Forscherin mit seiner / ihrer ganzen 

Person im Feld ist. Dies stellte sich für mich teilweise als sehr schwierig heraus, weil ein Teil von 

mir oft auf emotionaler oder geistiger Ebene mit der Beziehung zu meiner „Partnerin“ beschäftigt 

war. Ich bemühte mich unter den gegebenen Umständen, diese Probleme zu verdrängen und mich 

auf die aktuellen Aufgaben und Situationen zu konzentrieren, da eine Lösung nicht absehbar war. 

Dennoch hatte diese bedrückende Grundstimmung sowohl Einfluss auf meine eigene Motivation, 

als auch auf meine Wirkung gegenüber andern. Besonders deutlich wurde dieser Einfluss zum einen 

in der Anfangsphase, als es mir dadurch besonders schwer fiel, fremde Menschen anzusprechen und 

durch eigene Offenheit die Vorraussetzungen für entspannte Gesprächssituationen zu schaffen, und 

zum anderen in meiner verringerten Frustrations- und Reizschwelle, die auch Einfluss auf die 

Schwierigkeiten hatte, die weiter unten im Abschnitt 4.8 beschrieben sind. 

4.2 Fokussierung auf Hauptinformanten 

Die Fokussierung auf Pak Baker als Hauptinformanten war wie bereits erwähnt beabsichtigt. 

Allerdings war die Intensität dieser Konzentration nicht intendiert, da ich ursprünglich beabsichtigt 

hatte, die Patientenbefragung viel stärker einzubeziehen. Die starke Konzentration auf Pak Baker 

und später auch Pak Gordon Baker als Hauptinformanten ist vor allem ein Resultat der Umstände, 

die es erschwerten, der Befragung von Patienten mehr Gewicht zukommen zu lassen. 

Die Erschwerung bestanden vornehmlich darin, dass die permanente Anwesenheit weiterer 

Personen aus den Kreisen der Familie, Bekannten und Patienten und die sich daraus ergebende 

Gesprächsdynamik zwischen den Personen und mir es meist nicht zuließ, über einige Worte 



 16 

„Smalltalk“ hinaus tiefer in die Materien einzudringen. Die Möglichkeit Patienten zu bitten, sich 

innerhalb eines anderen Settings mit mir zu treffen, bestand aus Zeitgründen nicht, da ich mit der 

Beobachtung, Überarbeitung und Auswertung der Daten völlig ausgelastet war und den Eindruck 

hatte, mich dennoch lediglich an der Oberfläche zu bewegen. Für weitere derartige Projekte wäre 

ein stärkeres Einbeziehen der Patientenbefragung aus meiner Sicht jedoch sinnvoll und notwendig. 

4.3 Alter und Gender 

Alter und Gender spielten in meinem Praktikum insofern eine Rolle, als erstens die Beziehung zu 

meinem Hauptinformanten durch den großen Altersunterschied und die in Indonesien damit 

verbundenen Respektvorstellungen und Verhaltensnormen zum Teil vorgegeben waren und sich 

zweitens mein Zugang zu Informanten tendenziell auf die männliche Geschlechtsgruppe 

beschränkte weil auch das Geschlecht einen starken Einfluss auf die Gruppendynamiken ausübt. 

Um einen „gleichberechtigteren“ Standpunkt zu gewinnen, würde ich in einer zukünftigen 

Forschung versuchen, einen Hauptinformanten in meiner „Altersklasse“ zu finden, der z.B. gerade 

das „Handwerk“ der Balian / Dukun erlernt. So wären auch weitere Gemeinsamkeiten gegeben, da 

sich sowohl mein Hauptinformanten, als auch ich selbst in der Rolle des Lernenden befänden. 

4.4 Die Schülerrolle 

Immer wieder kam es zu Gesprächen mit Pak Baker oder seinem Sohn Pak Gordon Baker, in denen 

sie mir erklärten, Pak Baker brächte mir eine bestimmte Technik bei, damit ich später in 

Deutschland Menschen heilen könne, woraufhin ich meist entgegnete, dass ich dies in so kurzer 

Zeit für außerordentlich schwierig hielte
14

 und dass deshalb meine Zielsetzung innerhalb des 

Praktikums eine andere sei. Meine Absicht sei es, einen Einblick in die traditionellen Heilmethoden 

zu erhalten, um die Ergebnisse für mein Studium auszuwerten. Dass ich mich demgegenüber jedoch 

auf das gemeinsame Meditieren als Grundlage des Heilens einließ mag zu Irritationen geführt haben 

und mit verantwortlich dafür gewesen sein, dass mir beharrlich eine Schülerrolle zugewiesen 

wurde, obwohl ich immer wieder meine Absicht erklärte. Der Grund dafür, dass ich die Rolle des 

Schülers nicht einnehmen wollte, entsprang meiner Annahme, die damit verbundenen Erwartungen 

an mich, in der gegebenen Zeit nicht erfüllen zu können. Es war somit eine ethische Frage, die mich 

dazu bewog, diese Rolle zumindest für den Zeitpunkt des Praktikums immer wieder abzuweisen, da 

ich es als unehrlich empfunden hätte, Pak Baker zu vermitteln, dass ich die Rolle annehmen wollte, 

obwohl ich dies unter den gegebenen Umständen nicht für möglich hielt (Vgl. Beer 2003:27).  

Dennoch hoffte ich, dadurch, dass ich mich auf die gemeinsame Meditation einließ, besser 

                                                 
14

 Mehrere Autoren, stellen heraus, dass Balian-Anwärter meist mehrere Jahre für das Erlernen ihrer Fähigkeiten 

benötigen, sofern es sich nicht um eine kurzfristige Erwählung und Ausstattung mit besondern Fähigkeiten durch 

Geister o.ä. handelt (u.a. Hobart 2003:60).  



 17 

verstehen zu können, was als „rein“ („suci“) bezeichnet wird und Voraussetzung ist, um „Sakti“ zu 

erlangen und dass ich so die Grundlagen der Behandlungsmethoden besser verstehen würde.  

Die Schülerrolle, die mir von Pak Baker zugeschrieben wurde, ging also über die Rolle des 

lernenden Ethnologen hinaus und wäre in einer längerfristigen Forschung unter Umständen eine 

Chance gewesen, das Feld besser zu verstehen. Dass es fruchtbar sein kann, eine solche Rolle 

einzunehmen, haben bereits einige angesehene Ethnologen bewiesen (u.a. DeWalt und DeWalt 

2002:8; Illius 2006:80). In einem vierwöchigen Praktikum dagegen wäre es in meinen Augen 

inadäquat und moralisch nicht vertretbar gewesen, diese Rolle anzunehmen, da es sich nicht um ein 

echtes „Roletaking“ gehandelt hätte, sondern um eine bewusste Täuschung. Aus dem Grund erklärte 

ich immer wieder, dass ich nur Informationen zum Thema Heilen sammeln wolle und nicht das 

Heilen selbst erlernen wollte. 

Dieser Prozess der „Schülerrollen-Zuschreibung“ und mein eigener Versuch, zu vermitteln, dass ich 

nicht sein Schüler als Heiler sein wollte, sondern nur ein Schüler der Ethnologie, erinnerte mich des 

öfteren an die (vermutlich) fiktiven
15

 Versuche Carlos Castanedas (1973) seine „Objektivität“ als 

Wissenschaftler zu bewahren, während er von seinem Hauptinformanten Don Juan Matus 

zunehmend in die Rolle des „Zauberlehrlings“ gedrängt wurde (Castaneda 1973:15). 

Zum Ende des Praktikums, gewann ich zunehmend den Eindruck, dass Pak Baker sich nur einen 

Spaß erlaubte, wenn er sagte, dass ich später in Deutschland Personen heilen solle. Daher 

entgegnete ich gelegentlich ebenfalls mit humorvollem Unterton, dass ich es „vielleicht später“ 

versuchen würde. 

4.5 Teilnahme – Nähe und Distanz 

Den wesentlichen Aspekt der Teilnehmenden Beobachtung in meinem Praktikum bildet vor allem 

die gemeinsame Meditation mit Pak Baker, weil ich selbst aktiv an den Prozessen, die ich 

beobachtete, teilnahm und dabei geistig und körperlich involviert war (Vgl. Rosenthal 2008:102, 

107). Neben diesem Hauptbereich meiner Teilnehmenden Beobachtung unterscheide ich die übrige 

Beobachtungen in A) „einfache“ Beobachtung während themenbezogener Gespräche, 

Behandlungen und Vorführungen von Techniken wie z.B. der Medizinherstellung und B) weitere 

teilnehmende Beobachtung in Situationen von Alltagsgesprächen. In beiden Fällen handelt es sich 

um Beobachtung des kulturellen bzw. sozialen Handelns sowie meiner Impressionen und Wirkung 

auf das Feld. 

Die daraus gewonnenen Informationen machen es möglich, die themenbezogenen Informationen 

besser zu kontextualisieren (Vgl. ebd.; DeWalt und DeWalt 2002:8). Die nicht-teilnehmenden 

Datenerhebungsmethoden würde ich als distanzierter beschreiben, da ich selbst nicht in dem Maße 

                                                 
15

 Zur Debatte um die Authentizität Castanedas Schriften siehe v.A. De Mille (1990) 



 18 

involviert war, wie dies bei der Teilnehmenden Beobachtung der Fall war und, weil ich 

themenbezogene Informationen stärker Interessen gelenkt erfragte. Wissen über das Thema wurde 

mir oft in referierender Weise vermittelt und einzelne Methoden wurden meist ohne die Möglichkeit 

der Selbstbeteiligung vorgeführt. Auf diese Weise wurden mir z.B. religiöse Konzepte und die 

Herstellung von Kräutermedizin dargeboten. Retrospektiv schätze ich den Stellenwert der 

Teilnehmenden Beobachtung in meinem Praktikum als zu gering ein. Dies ist neben den von außen 

vorgegebenen Umständen auch darauf zurückzuführen, dass ich zu häufig themenbezogene 

Gespräche gesucht bzw. zugelassen habe und zu selten die Gelegenheit genutzt habe, das 

Alltagsleben mit meinen Informanten zu teilen. So war es mir nicht immer möglich die emische 

Relevanz von Aspekten des Alltagslebens auch im Bezug auf meinen Forschungsgegenstand zu 

erkennen. 

4.6 Die Ausklammerung von „schwarzer Magie“ 

Wie oben bereits erwähnt, werden Balian häufig mit schwarzer Magie assoziiert. Da schwarze 

Magie in der Gesellschaft gefürchtet wird (s.o.) und sie nicht direkter Gegenstand meiner 

Forschungen sein sollte, schien es mir schon zu Beginn des Praktikums sinnvoll, diesen Bereich 

möglichst auszuklammern, um unnötigen Schwierigkeiten z.B. in der Erklärung meiner Interessen 

aus dem Weg zu gehen. Allerdings stellt schwarze Magie, u.a. auch einen häufigen 

Krankheitsauslöser dar. Die immer wieder beobachtete enge Verknüpfung von Heilung und 

schwarzer Magie, machte es allerdings unmöglich den Bereich gänzlich von meinem Feld 

abzutrennen. Dadurch trat jedoch später ein weiterer Vorbehalt meinerseits hinzu, denn durch die 

enge Verknüpfung der Bereiche, sah ich mich gezwungen, Position zu beziehen. Ich entschied mich, 

mich gegen den Bereich der schwarzen Magie abzugrenzen, weil ich die Frage nach der Realität, 

welche Glaubensinhalten meiner Informanten besitzen, weder gegenüber anderen, noch gegenüber 

mir selbst abschließend beantworten kann, und den schädlichen Aspekt von Magie weder ausüben, 

noch an der eigenen Person erfahren wollte. Unabhängig davon, ob diese Gefahr in der 

tatsächlichen Existenz negativer, transzendentaler Kräfte oder auf psychologischer Ebene entstehen 

kann. Evans-Pritchard brachte diese Einstellung bezüglich Magie und Zauberei in der 

Gastgesellschaft mit den Worten „If one must act as though one believed, one ends believing, or 

half- believing as one acts.” Zum Ausdruck (Evans-Pritchard 1976:244 zit. n.: Bowie 2006:220). 

Darum entschied ich mich, Pak Baker in seinen Erklärungen, er habe nichts mit schwarzer Magie zu 

tun, fraglos zu bestärken, um ihm damit deutlich zu machen, dass mich dieser Bereich nur aus der 

Distanz und im Bezug auf mögliche Gegenmaßnahmen interessiere. In der Erklärung von 

Krankheiten wurde schwarze Magie daher nicht ignoriert, sondern häufig thematisiert, allerdings 

aus einer rein informativen und damit einseitigen Perspektive. Gründe für die Verwendung von 



 19 

schwarzer Magie und deren Ausführung sind daher nicht Gegenstand meiner Forschung gewesen 

und haben eine Dimension, die ich aus meiner Perspektive nicht beurteilen kann.  

4.7 Über Ethik und Einfluss von Bezahlung bzw. Gaben 

Während der gesamten Praktikumszeit stellte sich mir die Frage nach der angemessenen 

Gegenleistung für die Zeit und Energie, die Pak Baker mir „opferte“. Ich entschied mich recht früh, 

ihm – wie seitens der Patienten üblich – bei jedem Besuch ein Canang (eine hinduistische 

Opfergabe) mitzubringen, der ich einen Geld-Betrag sesari (Vgl. Hobart et al. 1996:178) beifügte, 

der etwas höher ausfiel als üblich. Ich hoffte, dass ich auf diese Weise sowohl meinen Respekt 

durch das Canang zeigen konnte, als auch seinen Zeit- und Kraftaufwand für die Erklärungen und 

Vorführungen, durch den etwas höheren Geld-Betrag entlohnen zu können. Im Vorfeld riet mir Frau 

Strauß zu einfachen Gastgeschenken wie Lebensmitteln. Von meinem Sprachlehrer wurde mir 

geraten jeweils ein Canang mit 10.000 Rp. mitzubringen. Ich entschied mich den Opfergaben 

jeweils 30.000-50.000 Rp. beizulegen und diese gelegentlich durch Lebensmittel zu ersetzen
16

. Der 

Hauptgrund dafür war, mein Eindruck, dass Pak Bakers Familie finanziell nicht besonders günstig 

gestellt war und ich mir im Gegensatz dazu wegen eines DAAD Stipendiums zumindest zu diesem 

Zeitpunkt keine Sorgen über meine finanziellen Mittel machen musste. Daher konnte und wollte ich 

ein wenig zur finanziellen Unterstützung beitragen und mich nicht auf Kosten anderer intellektuell 

bereichern, ohne einen Ausgleich zu schaffen – wenn auch auf anderer Ebene. Ich sah in der 

„Bezahlung“ einen Versuch zu einer reziproken Beziehung beizutragen.  

Problematisch schien mir meine „Bezahlung“ zu Beginn nur wegen der Verknüpfung mit den 

Canang, da ich befürchtete, damit evtl. den „Behandlungspreis“ für Patienten in die Höhe zu 

treiben. 

Doch später bekam ich den Eindruck, dass ich mit dem Geld auch ein falsches Bild vermittelt hatte. 

Möglicherweise wurde darin eine Demonstration, meines „Reichtums“ und meiner 

Ahnungslosigkeit in Bezug auf die Prinzipien der Opfergaben und damit eines Teiles der Kultur 

gesehen. Diese Interpretation, so vermute ich, könnten Pak Baker dazu verleitet haben, mein 

Verständnis auch in anderer Hinsicht zu testen. Auf ein Ereignis, das einen solchen Test darstellen 

könnte, gehe ich unter dem Abschnitt „Vertrauensverlust“ ein. 

Gegen den möglichen Vorwurf, ich hätte mich in das Praktikum „eingekauft“, könnte ich nur 

einwenden, dass mir die bereits genannten Probleme in der Situation als die wesentlichen 

erschienen und dass, ein ethisch vollständig korrektes Verhalten aus meiner Sicht kaum möglich ist. 

Wesentlich erscheint mir, das eigene Verhalten zu reflektieren und gegebenenfalls entsprechende 

Änderungen vorzunehmen. 

                                                 
16

 mit dem Versuch, übliche Gastgeschenke mitzubringen stieß ich jedoch auf eine offen ablehnende Haltung.  



 20 

4.8 Vertrauensverlust und der Versuch damit angemessen umzugehen 

Die für mich wichtigste Erfahrung im Zusammenhang mit interkulturellen, zwischenmenschlichen 

Beziehungen in der Forschungssituation war ein Vertrauensverlust gegenüber meinem 

Hauptinformanten Pak Baker und mein Versuch, dieses Problem zu lösen. Die bisher angeführten 

Aspekte 4.1-4.7 können in meinen Augen alle dazu beigetragen haben, dass diese Situation 

entstanden ist. 

Während der intensiveren Beschäftigung mit Pflanzenmedizin, die üblicherweise in einem Stein-

Mörser („Lesung“) hergestellt wird (siehe Anhang I), versuchte ich einen solchen Mörser zu 

erwerben, um die Herstellung selbst versuchsweise auszuführen. Dies stellte sich als schwierig 

heraus, weil ich auch nach intensiver Suche nur Mörser finden konnte, die aus einem 

Zementgemisch hergestellt waren und denen durch Farbe das Aussehen von Stein verliehen worden 

war
17

. Diese Art von Mörsern waren jedoch ungeeignet, denn beim Zerreiben der Kräuter gelangten 

Teile des Zements mit in die Mischung und verunreinigten sie, was auch Pak Baker feststellte, als 

ich ihm bei meinem nächsten Besuch von den gefälschten Mörsern erzählte, und ihn fragte, wo man 

ein solches Werkzeug aus echtem Stein finden könne. Er antwortete mir, dass dies schwierig sei und 

dass Kunstmaterial („champuran“ = Gemisch) heutzutage weite Verbreitung gefunden habe, weil es 

preiswerter sei. Noch Am selben Tag vereinbarten wir für den darauf folgenden einen gemeinsamen 

Besuch auf dem  Markt, um weitere Bestandteile traditioneller Medizin zu kaufen, die Pak Baker 

mir zeigen wollte. Bei der Gelegenheit machte er mir den Vorschlag, darüber hinaus auch einen 

Mörser aus echtem Stein mit mir zu erwerben. Als ich sein Haus am nächsten Tag erreichte, zeigte 

mir Pak Baker jedoch gleich nach der Begrüßung einen Mörser, den er bereits auf dem örtlichen 

Markt für mich gekauft hatte. Er erklärte mir ausführlich, dass das Gerät aus echtem und 

hochwertigem Stein gefertigt sei und aus einem weit entfernt gelegenen Ort stammen müsse, weil 

diese Qualität auf dem hiesigen Markt nicht angeboten würde. Seine langen Ausführungen über die 

Qualität des Mörsers irritierten mich, und ich bekam den Eindruck, dass er deutlich übertrieb. Nach 

weiteren Erklärungen, wie schwierig es sei, einen Mörser aus echtem Stein zu finden, nannte er mir 

den Preis von 130.000 Rp.. Weil ich trotz meiner starken Skepsis nicht unhöflich sein wollte, 

erklärte ich ihm, dass ich ihm sehr dankbar sei und gab ihm das Geld.  

Zu Hause bestätigte sich mein Verdacht leider, als ich beim ersten Reinigen des Geräts feststellte, 

dass (auch) dieser Mörser aus Zement hergestellt war. Ich war sehr verärgert über Pak Bakers 

Verhalten, weil er mich – wie ich annahm – derart dreist angelogen hatte. Mein Eindruck war, dass 

Pak Baker mir mit dieser Handlung die Rolle eines „gewöhnlichen Touristen“ zugewiesen hatte, der 

sich nicht sonderlich für die Kultur und Menschen vor Ort interessierte. Mir schien, dass er mein 

                                                 
17

 Zu meinem Erstaunen, scheinen sich diese Objekte bei Touristen großer Beliebtheit zu erfreuen, wie ich selbst später 

in Borobudur auf Java feststellte, wo sie an den vielen Souvenir ständen erstanden werden konnten. 



 21 

Vertrauen missbraucht hatte und so die Grundlage für das ganze Praktikum zerstört hatte.  

Nun konnte ich einerseits nicht schweigen, weil ich annahm, dass dies zu weiteren Proben meiner 

Gutgläubigkeit bzw. „Dummheit“ verleitet hätte. Zum anderen konnte ich, Pak Baker keine direkten 

Vorwürfe entgegen bringen, weil das ein schwerer Verstoß gegen die allgemeinen Umgangsformen 

in „der indonesischen Gesellschaft“ gewesen wäre. So sah ich mich vor eine wirkliche Prüfung 

gestellt. Ich machte mir daher intensive Gedanken darüber, wie ich Pak Baker einerseits zeigen 

konnte, dass ich mir über den (vermeintlichen) Betrug bewusst war und ab jetzt klarere Grenzen 

stecken würde und wie ich andererseits vermeiden konnte, ihn mit einem direkten Vorwurf zu 

konfrontieren. Ich entschied mich dafür, ihm den Mörser wieder mitzubringen und anzumerken, 

dass ich enttäuscht sei weil dieses Gerät, ebenfalls aus Zement bestehe, ohne dabei weitere 

Andeutungen zu machen. So hoffte ich, klar zu stellen, dass ich bemerkt hatte, dass hier 

offensichtlich etwas nicht stimmte und ihm gleichzeitig die Möglichkeit zu geben, seine Sicht der 

Dinge darzustellen, ohne dabei seine Ehre schon verletzt zu sehen. 

Ich glaube, dass diese Entscheidung richtig war, denn Pak Baker entgegnete auf meine Erklärung 

bei unserem nächsten Treffen sehr empört, dass die Verkäuferin auf dem Markt „wirklich clever“ 

gewesen sein müsse, ihn so zu täuschen. Nach diesem Zwischenfall hatte ich den Eindruck, wieder 

ernster genommen zu werden. 

4.9 Die Rolle der Sprache und „Hyper-Aktives Zuhören“ 

Auf die Rolle der Sprache bei der ethnologischen Forschung wurde in der Literatur bereits an 

verschiedenen Stellen eingegangen (u.a. Senft 2003), was mich unter anderem dazu motivierte, die 

Landessprache (Bahasa Indonesia) schon im Vorfeld möglichst intensiv zu erlernen. Dennoch 

stellten sich meine Sprachkenntnisse im Praktikum gelegentlich als unzureichend dar. Ich konnte 

zwar den Ausführungen folgen, es kam jedoch immer wieder zu Situationen, in denen ich mein 

Gegenüber teilweise nicht- oder falsch verstand. Ebenso kam es zu Missverständnissen in der 

Gegenrichtung. Auch dies war ein Grund dafür, dass ich in manchen Situationen nicht so reagieren 

konnte, wie es mir im muttersprachlichen Umfeld leicht möglich gewesen wäre.  

Diese Erfahrung zeigten mir deutlich die Notwendigkeit, meine Sprachkenntnisse im Vorfeld eines 

möglichen weiteren Forschungsvorhabens / Praktikums noch intensiver zu vertiefen.  

Im Zusammenhang mit der Sprache fiel mir beim Transkribieren des biographisch-narrativen 

Interviews mit Pak Baker weiterhin mein „Hyper-aktives-Zuhören“ auf. Obwohl es in Interviews - 

wie auch in alltäglichen Gesprächen - durchaus üblich ist, dem Gegenüber durch nonverbale 

Zeichen wie Kopfnicken oder Laute wie „mhm“ etc. seine Aufmerksamkeit zu signalisieren, 

gebrauchte ich diese Zeichen überproportional häufig. Ich vermute, dass dies zum einen daran lag, 

dass ich nicht desinteressiert wirken wollte, und zum anderen auf Pak Bakers Art des 



 22 

Blickkontaktes und seine häufigen Nachfragen zurückzuführen war, die bei mir einen fordernden 

und prüfenden Eindruck erweckten. Da ich mir durch meine Niederschriften über die Art meines 

überbetonten Zuhörens bewusst geworden bin, werde ich in weiteren Interviews versuchen, meine 

nonverbalen „Redeaufforderungen“ etwas akzentuierter zu verwenden. 

4.10 Über die Tendenz zu Suggestivfragen 

Ein Beispiel: 

In einem biographisch-narrativen Interview erzählte mir Pak Baker, dass sein letztes Kind noch am 

Tag der Geburt gestorben sei. Im weiteren Verlauf des Interviews stelle ich ihm folgende Frage: 

„Früher habe ich bereits gefragt, ob es in ihrem Lebenslauf /in ihrer Biographie ein Ereignis 

gab, das von besonderer Bedeutung dafür war, dass sie Balian geworden sind. Ich denke der 

Tod des Kindes…?“  (Eigene Übersetzung aus dem Transkript vom 01.02.2010) 

 

Obwohl mir auch zum Zeitpunkt des Interviews eigentlich klar war, dass derartige „Fragen“ aus 

methodischer Sicht ein Fehler sind (Vgl. Gläser und Landel 2006:131f.; Schlehe 2003:85), stellte 

ich während meiner Interviews immer wieder Suggestivfragen oder ergänzte Fragen mit eigenen 

Vermutungen wie im oben angeführten Beispiel. Ein Fehler sind solche Fragen, weil sie nicht dem 

Prinzip der Offenheit entsprechen und die Antworten potentiell sehr stark beeinflussen (Gläser und 

Landel 2006:133). Auch wenn dem Informanten – wie im Beispiel – die Möglichkeit gegeben wird, 

eine solche Vermutung zu verneinen, werden bestimmte Ideen in den Mittelpunkt seiner Antwort 

gestellt, die evtl. keinerlei Rolle in seiner eigentlichen Antwort gespielt hätten. Als mir meine 

teilweise suggestive Interviewführung bewusst wurde, versuchte ich mich diesbezüglich besser zu 

kontrollieren. Es gelang mir aber nicht, derartige Fehler völlig zu vermeiden.  

Ich versuchte, die Ursache zu ergründen, warum ich trotz der Fehler(er)kenntnis und meinem 

Vorsatz, ihn zu vermeiden, teilweise dennoch in dieses Verhalten zurückfiel. Die Ursache für die 

Fortführung des „Fehlers“ vermutete ich in einer unbewussten Motivation, meinem jeweiligen 

Gesprächspartner zu zeigen, dass ich ihm zuhörte, ihn verstand und dass ich bereit war, mich in ihn 

hinein zu versetzen
18

. Denn offene Fragen und die damit verbundene Ausklammerung von 

Vorwissen können beim Gegenüber auch den Eindruck erwecken, der/die Fragende verstünde die 

Tragweite dessen nicht, was ihm/ihr gerade erzählt wurde. Gerade in einer Situation, in der mir 

Gastfreundschaft angeboten wurde, wollte ich somit nicht die Gefühle der Gastgeber verletzen, 

indem ich den Anschein erweckte, mich nicht wirklich für deren Leben zu interessieren, indem ich 

„dumme“ Fragen stellte, deren Antwort ich bereits hätte kennen müssen. 

Für zukünftige Projekte halte ich es dennoch für notwendig, daran zu arbeiten, wirklich offene 

Fragen zu stellen, um die Beeinflussung der Antworten von Informanten durch meine Fragestellung 

                                                 
18

 Ähnliches beschreiben Gläser und Landel (2006:132) für Suggestivfragen in der Alltagskommunikation. 



 23 

zu minimieren. Allerdings sehe ich in dem Balanceakt, zwischen emotionaler Involviertheit und 

methodischer Offenheit ein tatsächliches Problem. 

4.11 Abstand vom Feld – Alte Fehler und neue Blickwinkel 

Einige Fehler wurden mir erst deutlich, als ich meine Notizen durchsah. Beispielsweise stellte ich 

fest, dass bei Pak Baker „Massage“ den mit Abstand wichtigsten Teil der Behandlung von 

Krankheiten ausmachte. Im Feld hatte ich dies zwar in vielen Situationen vor Augen, übersah 

allerdings durch den fehlenden Abstand vom Thema die Tragweite von Einzelaspekten. Dies führte 

dazu, dass ich auch in der Gewichtung meiner Fragestellung nicht in dem Maße, auf die Massage 

einging, wie es mir im Rückblick als sinnvoll und notwendig erscheint. Ich begann, mich immer 

stärker mit der Pflanzenmedizin auseinander zu setzen. Auch diese Entscheidung war nicht 

unbegründet, allerdings würde ich im Nachhinein von einer verschobenen Schwerpunktsetzung 

sprechen, da Pflanzenmedizin bei Pak Bakers Heilmethoden eine geringere  Bedeutung hatte, als 

die „Massage“. Erst aus der distanzierteren Betrachtung meiner Notizen ist mir diese 

Fehleinschätzung deutlich bewusst geworden. Im gegebenen Zeitraum wäre eine Pause, die es 

erlaubt hätte, ein wenig Abstand zu gewinnen und so den Überblick  nicht zu verlieren, nicht 

möglich gewesen. Für längere Projekte wäre dies allerdings sehr sinnvoll und wünschenswert (Vgl. 

Beer 2003:26). 

5 Schluss: 

Das praktische Einüben von Erhebungsmethoden, in einer für mich nicht alltäglichen Umwelt, hat 

mir eigene Stärken und Schwächen deutlich aufgezeigt. Die Stärken werde ich ausbauen und an den 

Schwächen arbeiten. Da bisher vor allem die problematischen Aspekte betont wurden, möchte ich 

auch die Stärken kurz anschneiden. Ohne eine gewisse Risikobereitschaft wäre das Praktikum und 

ein Einlassen z.B. auf die Behandlung durch Pak Baker nicht möglich gewesen. Die so erhaltenen 

Informationen kann ich durch ein bereits vorhandenes Grundwissen um medizin- und 

religionsethnologische Theorien im Bezug auf verschiedene Ansätze kontextualisieren und so 

interpretieren. Dabei ist es mir wichtig, offen zu sein für mögliche neue Perspektiven, die 

Erfahrungen nicht in starre Strukturen zwängen sondern aus einer emischen Sichtweise zu 

verstehen. 

In der Ausführung des Praktikums bin ich Frau Strauß für ihre Betreuung besonders dankbar, da sie 

mir das Praktikum zum einen erst ermöglicht hat und zum anderen bei unseren Treffen in 

entspannter Atmosphäre gute Ratschläge und Einblicke in Ihr Vorgehen gab. Pak Baker und seiner 

Familie bin ich sehr dankbar für die Bereitschaft, mich als „Bobachter“ aufzunehmen und für den 

freundlichen, familiären Umgang sowie für die Geduld, die sie oft mit mir hatten. 



 24 

 

Zusammenfassend lässt sich das Feldforschungspraktikum als eine intellektuelle und persönliche 

Herausforderung beschreiben, die neben einigen Schwierigkeiten vor allem eine Vielzahl von 

Erkenntnissen und Erfahrungen mit sich brachte, die mir bei der weiteren wissenschaftlichen 

Beschäftigung mit ethnologischen Themen von großem Nutzen sein werden. Diesen Erfahrungen 

ordne ich – neben der bereits genannten methodischen – vor allem ethischen, emotionalen und 

sprachlichen Bereichen zu, auf die wir im Studium zwar theoretisch vorbereitet werden, die aber in 

der Praxis dennoch eine andere Qualität des Erlebens ausmachen 

Die kontinuierlichen Aushandlungsprozesse der Rollen und des Verhaltens nahm ich durch die 

„fremde“ Kultur und den Anspruch der Reflexivität wesentlich intensiver wahr. Dies wurde ergänzt 

durch die besondere Intensität sinnlicher Erfahrung und geistiger Beschäftigung und führte zu einer 

besonders dichten und einprägsamen Gesamt-Wahrnehmung, die allerdings auch ein stärkeres 

Spannungsfeld erzeugte, in dem die eigene „Normalität“ sehr infrage gestellt wurde. Ich 

interpretiere dies als Teil einer „Übergangsphase“ innerhalb einer zwangsläufig unvollständigen 

„zweiten Sozialisation“ und als weiteren Schritt in meiner akademischen Ausbildung, die ja 

ebenfalls darauf ausgerichtet ist, den geistigen Horizont zu erweitern und damit auch scheinbar 

„Normales“ zu hinterfragen. 

 

6 Literatur 
 
 
Bali Post 
2009  DPRD Sayangkan Demo Syuting Film Julia Roberts. Electronic Document. 

<http://www.balipost.co.id/mediadetail.php?module=detailberita&kid=7&id=22266> [22.06.10] 
 
Bandel, Katrin 
2004 Medizin und Magie in der modernen indonesischen Prosa. Norderstedt: Books on Demand. 
 
Beer, Bettina (Hg.) 
2003 Methoden und Techniken der Feldforschung. Berlin: Reimer.  
 
Beer, Bettina 
2003 Einleitung: Feldforschungsmethoden. In: Bettina Beer (Hg.), Methoden und Techniken der 

Feldforschung. S. 9-32. Berlin: Reimer. 

 
Beer, Bettina; Hans Fischer (Hg.) 
6
2006 Ethnologie: Einführung und Überblick. 6., überarbeitete Auflage; Berlin: Reimer. 

 
Bowie, Fiona 
2
2006 The Anthropology of Religion: An Introduction. 2., überarbeitete Auflage; Malden: Blackwell. 

 
Castaneda, Carlos 
1973 Die Lehren des Don Juan: Ein  Yaqui-Weg des Wissens Frankfurt a. M.: Fischer. 

 
Connor, Linda 
1996 Balinese healing. In: Linda Connor, Patsy Asch, Timothy Asch (Hg.) Jero Tapakan: Balinese Healer: 



 25 

an ethnographic film monograph. Los Angeles: Ethnographics Press. (Ethnographics Monograph 
Series, 9) 

 
De Mille, Richard 
2
1990 A Portrait of the Allegorist. In: Richard De Mille (Hg.), The Don Juan Papers. Further Castaneda 

Controversies. S.355-388. Belmont: Wadsworth. 
 
Eiseman, Fred B. 
1989 Bali: Sekala & Niskala. Volume I: Essays on Religion, Ritual, and Art. Singapur: Periplus. (Bali: 

Sekala & Niskala, 1) 

 
Fischer, Hans (Hg.) 
2002 Feldforschungen: Erfahrungsberichte zur Einführung. Berlin: Reimer. 
 
Geertz, Clifford 
1964 The Religion of Java. New York: The Free Press of Glencoe. 
 
Gläser, Jochen; Grit Landel 
2
2006 Experteninterviews und qualitative Inhaltsanalyse. 2., durchgesehene Auflage. Wiesbaden: VS 

Verlag für Sozialwissenschaften. 

 
Hobart, Angela 
2003 Healing Performances of Bali: Between Darkness and Light. New York: Berghan Books. 
 
Hobart, Angela; Urs Ramseyer; Albert Leeman 
1996 The Peoples of Bali. Cambridge: Blackwell. 
 
Illius, Bruno 
6
2006 Feldforschung.: In: Bettina Beer und Hans Fischer (Hg.), Ethnologie: Einführung und Überblick. 6., 

überarbeitete Auflage; S. 73-100. Berlin: Reimer. 
 
Jakarta Globe 
2009  Julia Roberts in Bali Next Month for 'Eat, Pray, Love'. Electronic Document. 

<http://www.thejakartaglobe.com/home/julia-roberts-in-bali-next-month-for-eat-pray-love/329375> 
[22.06.10] 

 
Michaels, Axel 
4
1998 Ātman. In: Hans Dieter Betz et al. (Hg.), Religion in Geschichte und Gegenwart: Handwörterbuch für 

Theologie und Religionswissenschaft. 4., überarbeitete Auflage; S. 903.Tübingen: Mohr Siebeck.  
 
Nala, Ngurah 
1993 Usada Bali. Denpasar: Upada Sastra. 
 
Rosenthal, Gabriele 
2
2008 Interpretative Sozialforschung: eine Einführung. 2., korrigierte Auflage. Weinheim: Juventa. 

(Grundlagentexte Soziologie, 1) 

 
Schlehe, Judith 
2003 Formen qualitativer ethnographischer Interviews. In: Bettina Beer (Hg.), Methoden und Techniken 

der Feldforschung. S. 71-94. Berlin: Reimer. 

 
Senft, Gunter 
2003 Zur Bedeutung der Sprache für die Feldforschung. In: Bettina Beer (Hg.), Methoden und Techniken 

der Feldforschung. S. 55-70. Berlin: Reimer. 
 
Wikan, Unni 
1990 Managing Turbulent Hearts: A Balinese Formula for Living. Chicago: University of Chicago Press. 

 

 

 


